Repenser la beauté par Sarafina Métellus

Naviguer a travers la société en tant que femme sous-entend se heurter a plusieurs systemes
d’oppression. Un exemple de ce fait s’avere étre le contrdle du corps de la femme par le
biais des standards de beauté. Ainsi, que ce soit dans 1’optique de se conformer aux idéaux
imposés ou par un désir de démanteler ces criteres arbitraires, étre femme signifie devoir
confronter au courant de sa vie la question de la beauté. Néanmoins, bien qu’elle symbolise
un construit, la beauté est souvent présentée comme étant catégorique. Or, elle est tout sauf
absolue. La beauté varie d’une époque et d’une culture a 1’autre. En dépit de son aspect
subjectif, le canon de beauté qui domine actuellement, s’avére €tre d’une uniformité
lassante en plus de reproduire des systéemes de discriminations. Effectivement, ces
standards sont ancrés dans « [...][le] racisme, [la] misogynie, [le] capacitisme, [1’]
homophobie, [1’] 4gisme [et] [le] cissexisme [...] » (traduction libre) (King-Miller, 2014).
En d’autres termes, le construit social qu’est la beauté ne représente pas la femme dans sa
complexité, mais correspond plutét au prototype de la femme mince qui possede des traits
eurocentriques. Conséquemment, la femme racisée, sujet central de ce texte, est exclue de
I’idéal de beauté actuellement véhiculé.

L’utilisation d’une approche intersectionnelle afin d’analyser les normes de beauté est
importante. Certes, il peut sembler inutile d’intégrer la variable de la « race » puisque
toutes les femmes sont soumises aux idéaux de beauté. Néanmoins, cet angle est nécessaire,
car, ultimement, la pression n’est pas identique pour toutes les femmes. Dans ce méme
ordre d’idées, il ne faut pas entrevoir le terme « race » dans son sens premier et erroné, soit
une « expérience biologique, physiologique ancrée [...] » (Maillé et Hamrouni, 2015). En
effet, « les « races » humaines n’existent pas, des groupes racisés existent, renvoyant aux
groupes porteurs d’une identité citoyenne et nationale précise, mais cibles du racisme. »
(Labelle, 2006).

A cet égard, I’industrie de la beauté ne représente qu’un boulon dans une structure plus
large qui devalorise les femmes racisées. En effet, en niant a ces derniéres une visibilité
équivalente au modele de beauté caucasien, cette industrie perpétue un racisme flagrant.



Inéluctablement, une visite dans les rayons de produits cosmétiques témoigne de ce fait.
De facon significative, les emballages des produits de beauté pour femmes sont recouverts
par des visages de femmes blanches et, trop souvent, lorsque ces femmes ne sont pas
blanches, leur allure s’apparente a I’idéal caucasien. De plus, si I’on feuillette les revues de
renom et qu’on analyse le contenu des publicités des grandes marques du secteur de la
beauté, on peut sans aucun doute y déceler une tendance, qui, une fois de plus, correspond
a la présentation de la blanchitude comme symbole de la beauté. Compte tenu de ces
¢vidences, on est forcé d’admettre que ces images massivement diffusées rejettent tous
traits physiques tombant dans la marge des phénotypes caucasiens.

L’hégémonie de la beauté blanche a une influence marquée sur la conception du « beau »
chez les femmes racisées. Dans son projet de recherche qui analyse les idéaux de beauté
chez plusieurs haitiennes vivant a Montréal, Liliane Bordeleau a ciblé, a travers les propos
de ces derniéres, les indicateurs qu’elles associaient a la beauté. Selon celles-ci, une
chevelure lisse, une peau claire, des yeux de couleur péle, ainsi que des traits fins comme
un nez mince et de petites levres correspondraient a la beauté (Bordeleau, 2012).
Parall¢lement, ces critéres semblent s’étendre en Asie. Dans un reportage radiophonique,
des jeunes étudiantes de la Corée du Sud ont notamment révélé qu’étre belle signifiait avoir
la peau blanche et des grands yeux (This American Life, 2013). Afin d’atteindre cet idéal,
plusieurs d’entre elles ont recours a des chirurgies qui ont pour but d’occidentaliser leurs
traits. La blépharoplastie, procédure qui vise a créer un plissement dans les paupiéres, est
donc trés courante en Asie de I’Est en raison de la valeur accordée aux traits européens.

Pour composer avec ces normes, le recours aux pratiques de blanchiment de 1’apparence
est monnaie courante aupres des femmes racisées. Ce phénomene qui s’étend en Asie, en
Europe, en Afrique, en Amérique et au Moyen-Orient se définit comme étant 1’usage de
« diverses techniques dont 1’éclaircissement de la peau par 1’utilisation de produits
blanchissants, les transformations capillaires (produits défrisants, extensions de cheveux)
ou encore le recours a la chirurgie esthétique afin d’obtenir des traits corporels fins. »
(Bordeleau, 2012). Néanmoins, ce désir d’intégrer le cadre du « beau » n’est pas sans
conséquence. Effectivement, ces produits bourrés d’agents chimiques sont nocifs. Parmi
les impacts, on peut inclure des brilures graves au cuir chevelu da a I’utilisation des
défrisants, créme appliquée sur les cheveux dits crépus afin de les rendre lisses.
Similairement, I’'usage des créemes éclaircissantes, dont la valeur nette de I’industrie s’¢éléve
a des milliards de dollars, engendre des problemes de santé graves, dont le cancer de la
peau (Blay, 2016). L’adage « souffrir pour étre belle » prend donc tout son sens.

Outre les conséquences physiques, la dévalorisation des traits non caucasiens laisse des
séquelles psychologiques substantielles. En effet, au Canada, des données récoltées par la
Fondation Filles d’action indiquent que « les jeunes femmes de couleur sont bombardées
de messages négatifs sur leur race et leur sexe, elles subissent plus de conséquences graves
en ce qui a trait a leur estime de soi et a leur sentiment de valeur intrinseque. » (Fondation
Fille d’action, 2011). Effectivement, il est évident que le fait d’étre quotidiennement
confronté a des images qui rejettent son apparence puisse aboutir en une conception de soi
séverement distorsionnée. D’ailleurs, il faut comprendre que des leur jeune age, les femmes



racisées ont peu de repéres pour se construire une forte identité et sentir que cette derniére
est valorisée. En effet, se voir positivement represente, soit dans les médias ou toute autre
sphere, est d’une importance primordiale dans la construction de soi. Trop souvent, les
femmes racisées n’ont pas ces reperes. Dans le cadre d’une étude exploratoire réalisée par
Ida Ngueng Feze aupres d’un échantillon de vingt femmes noires, les participantes ont
déclaré a 1'unanimité ne jamais avoir eu, pendant I’enfance, des « [...] poupées ou jouets
qui reflétaient leurs traits physionomiques. » (2015). C’est dire comment un phénomeéne
tel que le blanchiment de I’apparence a des racines profondes.

Hormis ’influence de ’industrie de la beauté, I’imbrication entre race et statut social est
un facteur non négligeable pour comprendre les motivations de ces femmes. Dans les
Antilles, par exemple, cette association remonte a 1’¢re coloniale ou la peau blanche et la
peau claire, notamment chez les métisses, étaient valorisées et représentaient un symbole
de pouvoir (Fanon, 1952 ; Labelle, 1987). Le noir voulant s’ insérer dans les sphéres d’¢lite
altérait ainsi son apparence. De nos jours, la réalité du refus d’emploi en raison de la
couleur de la peau, des traits faciaux et de la texture des cheveux incite plusieurs femmes
racisées a, notamment, arborer une chevelure d’apparence lisse, soit par I’entremise des
produits défrisants ou le port de perruques et d’extensions. Aux Etats-Unis, des cas ol des
femmes noires se sont fait congédier en raison de leurs coiffures traditionnellement
africaines sont fréquents (Ngueng Feze, 2015). Cette pression du milieu du travail est aussi
présente dans certaines régions de 1’Asie (This American Life, 2013). De plus, la sphére
familiale renforce et normalise ces canons de beauté. En effet, il n’est pas rare que des
membres de la famille insistent pour que ces dernieres altérent leur apparence par le biais
de méthodes de blanchiment (Bordeleau, 2012; Ngueng Feze, 2015).

Toutefois, certaines nuances s’imposent. Ces femmes ne veulent pas tant « devenir
blanches » (M’bemba-Ndoumba, 2004), mais souhaitent plut6t, a travers ces altérations,
s’insérer dans un modele qui les rejette d’emblée, mais octroie tant de priviléges a ceux qui
y sont conformes. Aussi, les transformations capillaires, chez les femmes noires,
s’inscrivent dans une culture qui va au-dela d’un désir de se blanchir I’apparence.

De nos jours, des mouvements de contre-culture tels que le retour au naturel chez les
femmes noires et le mouvement body-positivity résistent aux standards de beauté ou
souhaitent les redéfinir. De méme, certaines compagnies tentent de suivre le courant en
élargissant le prototype de la belle femme. Toutefois, alors que ces initiatives semblent
laisser transparaitre de bonnes intentions, elles demeurent inauthentiques. Selon moi, ces
compagnies visent le profit au lieu d’offrir un changement de paradigme. De mon point de
vue, rendre la définition de la beauté plus inclusive n’est pas une solution adéquate. En fait,
le probléme réside dans 1’idée que tant qu’il existera des critéres qui encadrent la beauté,
son contraire, soit la laideur, sera toujours sous-entendu (King-Miller, 2014). Ainsi, élargir
les idéaux de beauté serait absurde. Il faudrait donc s’écarter de 1’idée qu’étre
conventionnellement belle a une valeur en soi et que I’apparence physique devrait subir
une quelconque altération. Un pas dans ce sens sauverait bien des femmes de la douleur,
tant mentale que physique, qu’engendre la poursuite perpétuelle de ces standards
inatteignables.



Sources :

Blay, Z. (2016). Here’s Why This African Country Is Banning  Skin
Bleaching. http://www.huffingtonpost.com/entry/heres-why-this-african-country-is-
banning-skin-bleaching_us_574df530e4b0757eaebOecdf

Bordeleau, L. (2012). Le blanchiment de [’apparence : enjeux identitaires et pratiques

corporelles dans un contexte contemporain. Etude chez des femmes d’origine haitienne de
Montréal. www.theses.ulaval.ca/2012/29069/29069.pdf

Hamrouni, N. et Maillé, C. (2015). Le sujet du féminisme et sa couleur. Dans Hamrouni,
N. et Maillé, C. Le sujet du féminisme est-il Blanc? Femmes racisées et recherche
féministe. Montréal, Québec : Remue-ménage.

King-Miller, L. (2014). Pretty = Unnecessary.https://bitchmedia.org/article/pretty-
unnecessary-beauty-body-positivity

Nueng Feze, 1. (2015). Les enjeux du retour au naturel : perspectives du Québec. Dans
Hamrouni, N. et Maillé, C. Le sujet du féminisme est-il Blanc? Femmes racisées et
recherche féministe. Montréal, Québec : Remue-ménage.

This American Life (2013). Self-Improvement
Kick. https://www.thisamericanlife.org/radio-archives/episode/483/self-improvement-
kick


http://www.huffingtonpost.com/entry/heres-why-this-african-country-is-banning-skin-bleaching_us_574df530e4b0757eaeb0ecdf
http://www.huffingtonpost.com/entry/heres-why-this-african-country-is-banning-skin-bleaching_us_574df530e4b0757eaeb0ecdf
http://www.theses.ulaval.ca/2012/29069/29069.pdf
https://bitchmedia.org/article/pretty-unnecessary-beauty-body-positivity
https://bitchmedia.org/article/pretty-unnecessary-beauty-body-positivity
https://www.thisamericanlife.org/radio-archives/episode/483/self-improvement-kick
https://www.thisamericanlife.org/radio-archives/episode/483/self-improvement-kick

